
Messaggio  

del Santo Padre Leone XIV  

per la  

LIX Giornata Mondiale Della Pace 
1° Gennaio 2026  



La pace sia con tutti voi. 
Verso una pace disarmata e disarmante 
 
“La pace sia con te!”. 

Questo antichissimo saluto, ancora oggi quotidiano in molte culture, 

la sera di Pasqua si è riempito di nuovo vigore sulle labbra di Gesù 

risorto. «Pace a voi» (Gv20,19.21) è la sua Parola che non soltanto 

augura, ma realizza un definitivo cambiamento in chi la accoglie e 

così in tutta la realtà. Per questo i successori degli Apostoli danno vo-

ce ogni giorno e in tutto il mondo alla più silenziosa rivoluzione: “La 

pace sia con voi!”. Fin dalla sera della mia elezione a Vescovo di Ro-

ma, ho voluto inserire il mio saluto in questo corale annuncio. E desi-

dero ribadirlo: questa è la pace del Cristo risorto, una pace disarmata 

e una pace disarmante, umile e perseverante. Proviene da Dio, Dio 

che ci ama tutti incondizionatamente.[1] 

 

La pace di Cristo risorto 

Ad aver vinto la morte e abbattuto i muri di separazione fra gli esseri 

umani (cfrEf2,14) è il Buon Pastore, che dà la vita per il gregge e che 

ha molte pecore al di là del recinto dell’ovile (cfrGv10,11.16): Cristo, 

nostra pace. La sua presenza, il suo dono, la sua vittoria riverberano 

nella perseveranza di molti testimoni, per mezzo dei quali l’opera di 

Dio continua nel mondo, diventando persino più percepibile e lumino-

sa nell’oscurità dei tempi. 

Il contrasto fra tenebre e luce, infatti, non è soltanto un’immagine 

biblica per descrivere il travaglio da cui sta nascendo un mondo nuo-

vo: è un’esperienza che ci attraversa e ci sconvolge in rapporto alle 

prove che incontriamo, nelle circostanze storiche in cui ci troviamo a 

vivere. Ebbene, vedere la luce e credere in essa è necessario per non 

sprofondare nel buio. Si tratta di un’esigenza che i discepoli di Gesù 

sono chiamati a vivere in modo unico e privilegiato, ma che per molte 

vie sa aprirsi un varco nel cuore di ogni essere umano. La pace esi-

ste, vuole abitarci, ha il mite potere di illuminare e allargare l’intelli-

genza, resiste alla violenza e la vince. La pace ha il respiro dell’eter-

no: mentre al male si grida “basta”, alla pace si sussurra “per sem-

pre”. In questo orizzonte ci ha introdotti il Risorto. In questo presenti-

mento vivono le operatrici e gli operatori di pace che, nel dramma di 

quella che Papa Francesco ha definito “terza guerra mondiale a pez-

zi”, ancora resistono alla contaminazione delle tenebre, come senti-

nelle nella notte. 



Il contrario, cioè dimenticare la luce, è purtroppo possibile: si perde 

allora di realismo, cedendo a una rappresentazione del mondo parzia-

le e distorta, nel segno delle tenebre e della paura. Non sono pochi 

oggi a chiamare realistiche le narrazioni prive di speranza, cieche alla 

bellezza altrui, dimentiche della grazia di Dio che opera sempre nei 

cuori umani, per quanto feriti dal peccato. Sant’Agostino esortava i 

cristiani a intrecciare un’indissolubile amicizia con la pace, affinché, 

custodendola nell’intimo del loro spirito, potessero irradiarne tutt’in-

torno il luminoso calore. Egli, indirizzandosi alla sua comunità, così 

scriveva: «Se volete attirare gli altri alla pace, abbiatela voi per primi; 

siate voi anzitutto saldi nella pace. Per infiammarne gli altri dovete 

averne voi, all’interno, il lume acceso».[2] 

Sia che abbiamo il dono della fede, sia che ci sembri di non averlo, 

cari fratelli e sorelle, apriamoci alla pace! Accogliamola e riconoscia-

mola, piuttosto che considerarla lontana e impossibile. Prima di esse-

re una meta, la pace è una presenza e un cammino. Seppure contra-

stata sia dentro sia fuori di noi, come una piccola fiamma minacciata 

dalla tempesta, custodiamola senza dimenticare i nomi e le storie di 

chi ce l’ha testimoniata. È un principio che guida e determina le no-

stre scelte. Anche nei luoghi in cui rimangono soltanto macerie e do-

ve la disperazione sembra inevitabile, proprio oggi troviamo chi non 

ha dimenticato la pace. Come la sera di Pasqua Gesù entrò nel luogo 

dove si trovavano i discepoli, impauriti e scoraggiati, così la pace di 

Cristo risorto continua ad attraversare porte e barriere con le voci e i 

volti dei suoi testimoni. È il dono che consente di non dimenticare il 

bene, di riconoscerlo vincitore, di sceglierlo ancora e insieme. 

 
Una pace disarmata 

Poco prima di essere catturato, in un momento di intensa confidenza, 

Gesù disse a quelli che erano con Lui: «Vi lascio la pace, vi do la mia 

pace. Non come la dà il mondo, io la do a voi». E subito aggiunse: 

«Non sia turbato il vostro cuore e non abbia timore» (Gv14,27). Il 

turbamento e il timore potevano riguardare, certo, la violenza che si 

sarebbe presto abbattuta su di Lui. Più profondamente, i Vangeli non 

nascondono che a sconcertare i discepoli fu la sua risposta non vio-

lenta: una via che tutti, Pietro per primo, gli contestarono, ma sulla 

quale fino all’ultimo il Maestro chiese di seguirlo. La via di Gesù conti-

nua a essere motivo di turbamento e di timore.  



E Lui ripete con fermezza a chi vorrebbe difenderlo: «Rimetti la spada 

nel fodero» (Gv18,11; cfrMt26,52). La pace di Gesù risorto è disarma-

ta, perché disarmata fu la sua lotta, entro precise circostanze storiche, 

politiche, sociali. Di questa novità i cristiani devono farsi, insieme, pro-

feticamente testimoni, memori delle tragedie di cui troppe volte si so-

no resi complici. La grande parabola del giudizio universale invita tutti 

i cristiani ad agire con misericordia in questa consapevolezza 

(cfrMt25,31-46). E nel farlo, essi troveranno al loro fianco fratelli e so-

relle che, per vie diverse, hanno saputo ascoltare il dolore altrui e si 

sono interiormente liberati dall’inganno della violenza. 

Sebbene non siano poche, oggi, le persone col cuore pronto alla pace, 

un grande senso di impotenza le pervade di fronte al corso degli avve-

nimenti, sempre più incerto. Già Sant’Agostino, in effetti, segnalava un 

particolare paradosso: «Non è difficile possedere la pace. È, al limite, 

più difficile lodarla. Se la vogliamo lodare, abbiamo bisogno di avere 

capacità che forse ci mancano; andiamo in cerca delle idee giuste, 

soppesiamo le frasi. Se invece la vogliamo avere, essa è lì, a nostra 

portata di mano e possiamo possederla senza alcuna fatica».[3] 

Quando trattiamo la pace come un ideale lontano, finiamo per non 

considerare scandaloso che la si possa negare e che persino si faccia 

la guerra per raggiungere la pace. Sembrano mancare le idee giuste, 

le frasi soppesate, la capacità di dire che la pace è vicina. Se la pace 

non è una realtà sperimentata e da custodire e da coltivare, l’aggressi-

vità si diffonde nella vita domestica e in quella pubblica. Nel rapporto 

fra cittadini e governanti si arriva a considerare una colpa il fatto che 

non ci si prepari abbastanza alla guerra, a reagire agli attacchi, a ri-

spondere alle violenze. Molto al di là del principio di legittima difesa, 

sul piano politico tale logica contrappositiva è il dato più attuale in una 

destabilizzazione planetaria che va assumendo ogni giorno maggiore 

drammaticità e imprevedibilità. Non a caso, i ripetuti appelli a incre-

mentare le spese militari e le scelte che ne conseguono sono presen-

tati da molti governanti con la giustificazione della pericolosità altrui. 

Infatti, la forza dissuasiva della potenza, e, in particolare, la deterren-

za nucleare, incarnano l’irrazionalità di un rapporto tra popoli basato 

non sul diritto, sulla giustizia e sulla fiducia, ma sulla paura e sul domi-

nio della forza. «In conseguenza – come già scriveva dei suoi tempi 

San Giovanni XXIII – gli esseri umani vivono sotto l’incubo di un ura-

gano che potrebbe scatenarsi ad ogni istante con una travolgenza  



inimmaginabile. Giacché le armi ci sono; e se è difficile persuadersi 
che vi siano persone capaci di assumersi la responsabilità delle distru-
zioni e dei dolori che una guerra causerebbe, non è escluso che un 
fatto imprevedibile ed incontrollabile possa far scoccare la scintilla che 
metta in moto l’apparato bellico».[4] 

Ebbene, nel corso del 2024 le spese militari a livello mondiale sono 

aumentate del 9,4% rispetto all’anno precedente, confermando la 

tendenza ininterrotta da dieci anni e raggiungendo la cifra di 2.718 

miliardi di dollari, ovvero il 2,5% del PIL mondiale.[5] Per di più, oggi 

alle nuove sfide pare si voglia rispondere, oltre che con l’enorme sfor-

zo economico per il riarmo, con un riallineamento delle politiche edu-

cative: invece di una cultura della memoria, che custodisca le consa-

pevolezze maturate nel Novecento e non ne dimentichi i milioni di vit-

time, si promuovono campagne di comunicazione e programmi educa-

tivi, in scuole e università, così come neimedia, che diffondono la per-

cezione di minacce e trasmettono una nozione meramente armata di 

difesa e di sicurezza. 

Tuttavia, «chi ama veramente la pace ama anche i nemici della pa-

ce».[6] Così Sant’Agostino raccomandava di non distruggere i ponti e 

di non insistere col registro del rimprovero, preferendo la via dell’a-

scolto e, per quanto possibile, dell’incontro con le ragioni altrui. Ses-

sant’anni fa, il Concilio Vaticano II si concludeva nella consapevolezza 

di un urgente dialogo fra Chiesa e mondo contemporaneo. In partico-

lare, la CostituzioneGaudium et spesportava l’attenzione sull’evoluzio-

ne della pratica bellica: «Il rischio caratteristico della guerra moderna 

consiste nel fatto che essa offre quasi l’occasione a coloro che pos-

seggono le più moderne armi scientifiche di compiere tali delitti e, per 

una certa inesorabile concatenazione, può sospingere le volontà degli 

uomini alle più atroci decisioni. Affinché dunque non debba mai più 

accadere questo in futuro, i vescovi di tutto il mondo, ora riuniti, 

scongiurano tutti, in modo particolare i governanti e i supremi coman-

danti militari, a voler continuamente considerare, davanti a Dio e da-

vanti all’umanità intera, l’enorme peso della loro responsabilità».[7] 

Nel ribadire l’appello dei Padri conciliari e stimando la via del dialogo 

come la più efficace ad ogni livello, constatiamo come l’ulteriore avan-

zamento tecnologico e l’applicazione in ambito militare delle intelligen-

ze artificiali abbiano radicalizzato la tragicità dei conflitti armati.  



Si va persino delineando un processo di deresponsabilizzazione dei 

leader politici e militari, a motivo del crescente “delegare” alle macchi-

ne decisioni riguardanti la vita e la morte di persone umane. È una 

spirale distruttiva, senza precedenti, dell’umanesimo giuridico e filoso-

fico su cui poggia e da cui è custodita qualsiasi civiltà. Occorre denun-

ciare le enormi concentrazioni di interessi economici e finanziari priva-

ti che vanno sospingendo gli Stati in questa direzione; ma ciò non ba-

sta, se contemporaneamente non viene favorito il risveglio delle co-

scienze e del pensiero critico. L’EnciclicaFratelli tuttipresenta San 

Francesco d’Assisi come esempio di un tale risveglio: «In quel mondo 

pieno di torri di guardia e di mura difensive, le città vivevano guerre 

sanguinose tra famiglie potenti, mentre crescevano le zone miserabili 

delle periferie escluse. Là Francesco ricevette dentro di sé la vera pa-

ce, si liberò da ogni desiderio di dominio sugli altri, si fece uno degli 

ultimi e cercò di vivere in armonia con tutti».[8]È una storia che vuole 

continuare in noi, e che richiede di unire gli sforzi per contribuire a 

vicenda a una pace disarmante, una pace che nasce dall’apertura e 

dall’umiltà evangelica. 

 

Una pace disarmante 

Labontà è disarmante. Forse per questo Dio si è fatto bambino. Il mi-

stero dell’Incarnazione, che ha il suo punto di più estremo abbassa-

mento nella discesa agli inferi, comincia nel grembo di una giovane 

madre e si manifesta nella mangiatoia di Betlemme. «Pace in terra» 

cantano gli angeli, annunciando la presenza di un Dio senza difese, 

dal quale l’umanità può scoprirsi amata soltanto prendendosene cura 

(cfrLc2,13-14). Nulla ha la capacità di cambiarci quanto un figlio. E 

forse è proprio il pensiero ai nostri figli, ai bambini e anche a chi è 

fragile come loro, a trafiggerci il cuore (cfrAt2,37). Al riguardo, il mio 

venerato Predecessore scriveva che «la fragilità umana ha il potere di 

renderci più lucidi rispetto a ciò che dura e a ciò che passa, a ciò che 

fa vivere e a ciò che uccide. Forse per questo tendiamo così spesso a 

negare i limiti e a sfuggire le persone fragili e ferite: hanno il potere di 

mettere in discussione la direzione che abbiamo scelto, come singoli e 

come comunità».[9] 

Giovanni XXIII introdusse per primo la prospettiva di un disarmo inte-

grale, che si può affermare soltanto attraverso il rinnovamento del 

cuore e dell’intelligenza.  



Così scriveva nellaPacem in terris: «Occorre riconoscere che l’arresto 

agli armamenti a scopi bellici, la loro effettiva riduzione, e, a maggior 

ragione, la loro eliminazione sono impossibili o quasi, se nello stesso 

tempo non si procedesse ad un disarmo integrale; se cioè non si 

smontano anche gli spiriti, adoprandosi sinceramente a dissolvere, in 

essi, la psicosi bellica: il che comporta, a sua volta, che al criterio del-

la pace che si regge sull’equilibrio degli armamenti, si sostituisca il 

principio che la vera pace si può costruire soltanto nella vicendevole 

fiducia. Noi riteniamo che si tratti di un obiettivo che può essere con-

seguito. Giacché esso è reclamato dalla retta ragione, è desideratissi-

mo, ed è della più alta utilità».[10] 

È questo un servizio fondamentale che le religioni devono rendere 

all’umanità sofferente, vigilando sul crescente tentativo di trasformare 

in armi persino i pensieri e le parole. Le grandi tradizioni spirituali, 

così come il retto uso della ragione, ci fanno andare oltre i legami di 

sangue o etnici, oltre quelle fratellanze che riconoscono solo chi è si-

mile e respingono chi è diverso. Oggi vediamo come questo non sia 

scontato. Purtroppo, fa sempre più parte del panorama contempora-

neo trascinare le parole della fede nel combattimento politico, benedi-

re il nazionalismo e giustificare religiosamente la violenza e la lotta 

armata. I credenti devono smentire attivamente, anzitutto con la vita, 

queste forme di blasfemia che oscurano il Nome Santo di Dio. Perciò, 

insieme all’azione, è più che mai necessario coltivare la preghiera, la 

spiritualità, il dialogo ecumenico e interreligioso come vie di pace e 

linguaggi dell’incontro fra tradizioni e culture. In tutto il mondo è au-

spicabile che «ogni comunità diventi una “casa della pace”, dove si 

impara a disinnescare l’ostilità attraverso il dialogo, dove si pratica la 

giustizia e si custodisce il perdono».[11]Oggi più che mai, infatti, occor-

re mostrare che la pace non è un’utopia, mediante una creatività pa-

storale attenta e generativa. 

D’altra parte, ciò non deve distogliere l’attenzione di tutti dall’impor-

tanza della dimensione politica. Quanti sono chiamati a responsabilità 

pubbliche nelle sedi più alte e qualificate, «considerino a fondo il pro-

blema della ricomposizione pacifica dei rapporti tra le comunità politi-

che su piano mondiale: ricomposizione fondata sulla mutua fiducia, 

sulla sincerità nelle trattative, sulla fedeltà agli impegni assunti. Scru-

tino il problema fino a individuare il punto donde è possibile iniziare 

l’avvio verso intese leali, durature, feconde».[12] 



È la via disarmante della diplomazia, della mediazione, del diritto in-

ternazionale, smentita purtroppo da sempre più frequenti violazioni di 

accordi faticosamente raggiunti, in un contesto che richiederebbe non 

la delegittimazione, ma piuttosto il rafforzamento delle istituzioni so-

vranazionali. 

Oggi, la giustizia e la dignità umana sono più che mai esposte agli 

squilibri di potere tra i più forti. Come abitare un tempo di destabiliz-

zazione e di conflitti liberandosi dal male? Occorre motivare e soste-

nere ogni iniziativa spirituale, culturale e politica che tenga viva la 

speranza, contrastando il diffondersi di «atteggiamenti fatalistici, co-

me se le dinamiche in atto fossero prodotte da anonime forze imper-

sonali e da strutture indipendenti dalla volontà umana». [13]Se infatti 

«il modo migliore per dominare e avanzare senza limiti è seminare la 

mancanza di speranza e suscitare la sfiducia costante, benché ma-

scherata con la difesa di alcuni valori»,[14]a una simile strategia va op-

posto lo sviluppo di società civili consapevoli, di forme di associazioni-

smo responsabile, di esperienze di partecipazione non violenta, di pra-

tiche di giustizia riparativa su piccola e su larga scala. Lo evidenziava 

già con chiarezza Leone XIII nell’EnciclicaRerum novarum: «Il senti-

mento della propria debolezza spinge l’uomo a voler unire la sua ope-

ra all’altrui. La Scrittura dice: È meglio essere in due che uno solo; 

perché due hanno maggior vantaggio nel loro lavoro. Se uno cade, è 

sostenuto dall’altro. Guai a chi è solo; se cade non ha una mano che 

lo sollevi (Eccl4,9-10). E altrove: il fratello aiutato dal fratello è simile 

a una città fortificata (Prov18,19)».[15] 

Possa essere questo un frutto del Giubileo della Speranza, che ha sol-

lecitato milioni di esseri umani a riscoprirsi pellegrini e ad avviare in sé 

stessi quel disarmo del cuore, della mente e della vita cui Dio non tar-

derà a rispondere adempiendo le sue promesse: «Egli sarà giudice fra 

le genti e arbitro fra molti popoli. Spezzeranno le loro spade e ne fa-

ranno aratri, delle loro lance faranno falci; una nazione non alzerà più 

la spada contro un’altra nazione, non impareranno più l’arte della 

guerra. Casa di Giacobbe, venite, camminiamo nella luce del Signo-

re» (Is2,4-5). 

 

Dal Vaticano, 8 dicembre 2025 

LEONE PP. XIV 


